# تنوع فرهنگی در استان گیلان

احمد رضایی \*

E-mail: arezaiim@yahoo.com

### چکیده:

البرز مرکزی که از درهی سفیدرود تا رودخانه آستاراچای را در برمیگیرد، یکی از قدیمی ترین سکونتگاههای اقوام ایرانی به حساب می آید. بخش شمالی که به استان گیلان شهرت دارد از نظر تنوع فرهنگی و قومی قابل توجه است. اکثر ساکنین شرق این استان گیلمردان هستند و در مناطق کوهستانی اقوام تالش، تات و کُرد اسکان یافتهاند. هر چه از کنارهی دریای خزر به سمت کوهستان برویم از جمعیت گیلمردان کاسته و به تعداد تالشهای دامدار و کشاورز افزوده می شود و برای نزدیک شدن به «تات» زبانها، باید به سمت خطالرأس سلسله جبال البرز حرکت کرد. بالاخره اگر از مناطق شرقی به سمت غرب برویم با آذری های ساکن در این استان روبه رو می شویم. در مناطق کوهستانی جزیرههایی از قوم ایرانی کُرد زندگی می کنند که کثرت آنها در منطقه ی عمارلو بیشتر مشاهده می شود. این مقاله در صدد است نحوه پراکندگی این اقوام را در استان گیلان ترسیم نماید.

كليد واژهها: تات، تالش، كُرد، گيلك، آذري

<sup>\*</sup> دكترى جامعه شناسى، عضو هيأت علمى دانشگاه مازندران



#### مقدمه

نگاهی اجمالی به جغرافیای طبیعی کهن سرزمین ایران، که خالق چیره دست، در ترسیم تابلوی به این زیبایی در آن از هیچ چیز فروگذار نکرده است، هر بیننده ای را به شگفتی و تحیر وا می دارد. در این محدوده ی کوچک، با آب و هوایی متنوع، پوشش گیاهی گوناگون و پستی و بلندی های فراوان و ... روبه رو می شوی به طوری که در یک مسافرت کوتاه، هم با آب و هوای مدیترانه ای و پوشش گیاهی انبوه و هم با آب و هوای معتدل مواجه خواهی شد و اگر سفر را ادامه دهی با سرزمینی کوهستانی برخورد می کنی و در فاصله ای نه چندان طولانی، کوهپایه ها و اقلیم خاص آن قابل مشاهده است و مشاهده ی آب و هوای کویری و شنهای روان نیز چندان دور از دسترس نمی باشد.

تنوع جغرافیایی و آب و هوایی در نمادهای فرهنگی هنریایران نیز بهخوبی انعکاس یافته است؛ بهطوری که هنرمندان فرشباف، با پیاده کردن طرح طراحان قالی، جلوهای دیگر از زیبایی را به نمایش گذاشته اند که بیننده ساعتها محو این مینیاتور تنیده شده از تارو پود می گردد و پیوندی عمیق بین آن تنوع آب و هوایی و این نماد فرهنگی به سادگی قابل مشاهده است و مصداق بارزی از تنوع و یگانگی هم زمان به چشم می خورد.

نه فقط طبیعت و هنر، انعکاس دهنده ی این تنوع و یگانگیاند؛ بلکه پوشش جمعیتی آن نیز جلوههای خاص فرهنگ لایه لایه و تودرتوی آن را به نمایش می گذارد؛ به به طوری که با مطالعه ی ویژگیهای فرهنگی \_ جمعیتی ایران، تاریخ چند هزار ساله ی تحولات سیاسی، فرهنگی، اجتماعی، مهاجرتها، جنگها و کوچهای اجباری و اختیاری به نمایش گذاشته شده است. این تنوع نه تنها از یک شهر به شهر دیگر؛ بلکه از یک روستای هم جوار قابل مشاهده است و گاهی دو سکونتگاه روستایی که فاصله ی آنها از چند کیلومتر تجاوز نمی کند، از نظر فرهنگی دارای چنان تفاوتهایی هستند که هر محققی را به تعجب وا می دارد.

تفاوتها وقتی در کنار اشتراکات مطالعه می شود، وحدت اعجاب برانگیز فرهنگ ایرانی را مشاهده می کنی که بر این پدیده ها سایه افکنده است و علی رغم تفاوت های جزیی در برگزاری یک مراسم و مناسک خاص مانند نوروز و عزاداری محرم، یگانگی در اصل این آداب و رسوم در کل جامعه مشاهده می شود.



## الف) مسألهي تحقيق

این مقاله در صدد است به این سؤال جواب دهد که چـرا اقـوام در شـمال ایـران ـ مخصوصاً گیلان ـ ساکن میباشند؟ پراکندگی آن از نظر جغرافیایی چهگونه میباشد؟ و ریشهی نژادی و قومی آنها چهگونه است؟

# ب) روش گردآوری اطلاعات

در این مقاله اساس جمع آوری اطلاعات بر «مطالعهی اسنادی» استوار می باشد و پژوهشهایی که در حوزه ی مطالعات اقوام شمال ایران در محدوده ی استان گیلان انجام گرفته است مورد رجوع و استفاده قرار گرفته اند. به ویژه از کتاب «تالش؛ منطقه ای قومی در شمال ایران» آقای مارسل بازن که در دو جلد تهیه شده است بیش ترین بهره برده شده است و می توان گفت کتاب جامعی است، هر چند که محوریت موضوعی آن تالشی ها هستند؛ ولی در خصوص سایر اقوام ساکن در این استان نیز مطالب ارزشمندی ارایه نموده است؛ به طوری که می توان در مقایسه با سایر تحقیقات انجام شده گفت که از ویژگی منحصر به فردی بر خوردار است و هر جا که ارجاع متنی نامشخص است از این اثر استفاده شده است.

## ج) چارچوب مفهومی

در یک تحقیق توصیفی، قبل از مشخص کردن مفاهیم مورد استفاده و حدود و ثغور آنها را آنها، امکان بدفهمی یا به کارگیری مفاهیم مشابه و گاهی متضاد فضای معانی آنها را دچار مشکل نموده و باعث عدم همآهنگی بین فهم محقق از یک مفهوم یا استفاده کننده یا حتی مردمی که مورد تحقیق قرار گرفتهاند می گردد. لذا، ضرورت دارد چند مفهوم اساسی که مبنای این تحقیق هستند، توضیح داده شود.

### ١- قوم

کلمه ی قوم معادل اصطلاح "Ethnic" لاتین به کار گرفته شده است که در زبان لاتین از کلمه ی یونانی اتنیکوس و صفت اتنوس ریشه گرفته که به معنی مردم یا ملت

2- Ethnos

<sup>1-</sup> Ethnics



اشاره دارد. اصطلاح "Ethnic" در شکل کنونی آن در برگیرنده ی معانی مذکور می باشد (چاشمور ۱۹۹۶، ۱۹۹۹، رضائی ۲، ۱۹۹۹: ۲۸–۴۳).

### ۲- گروه قومي

تعاریف متعددی از گروه قومی ارایه شده است؛ ولی تعریفی که به نظر می رسد از قوت بیش تری برخوردار است تعریفی است که «برجس» در سال ۱۹۸۶میلادی از این واژه بیان داشته است:

«گروه قومی، جمعی است در درون جامعه ی بزرگ تر که دارای تبار مشترک واقعی یا خیالی، خاطراتی از گذشته ی مشترک و تأکیدات فرهنگی بر یک یا چند عنصر نمادی است که بر اساس آنها هویت گروه تعریف می شود. ازجمله ی این نمادها، خویشاوندی، مذهب، زبان، قلمرو مشترک، ملیت و ظاهر فیزیکی است و اعضای یک گروه قومی از تعلقات شان به گروه آگاهی دارند (برجس، ۱۹۸۶: ۵۴).

با مرور تعریف برجس اصول ذیل از آن استنباط میشود:

الف) اصولاً گروه قومی در ارتباط با یک جامعه تعریف می شود. به عبارتی: درون گروه و برون گروه از وجه ممیزه ی یک گروه قومی است.

ب) گاهی گروه قومی دارای تبار مشترکی هستند که ممکن است در قالب قبیله یا گروه قومی قبیلهای خود را نشان دهد و گاهی این نیای مشترک خیالی است که در برخی جوامع ابتدایی و حتی پیشرفته ممکن است به نیای مشترکی قایل باشند، هر چند دلایل زیستی برای اثبات آن وجود نداشته باشد.

ج) سومین ویژگی گروه قومی «خاطرات» یا به تعبیری «تاریخ مشترک» است که از مهمترین عوامل پیوند یک گروه قومی محسوب میشود.

د) مهمترین پدیدهای که در تعریف یک گروه قومی باید مدنظر قرار گیرد، تأکید بر یک یا چندی عنصر نمادی مشترک است که براساس آن هویت آن گروه تعریف می شود. گاهی نماد خویشاوندی برای گروه قومی و قبیلهای در نظر گرفته می شود، مانند بختیاری ها، برخی طوایف ترکمن یا بلوچ یا شکاک های کرد زبان.

مذهب نیز از نمادهایی است که یک گروه ممکن است خود را با آن تعریف کند، مثلاً کاتولیکهای ایرلندی، مندابیهای خوزستان، آشوریهای آذربایجان غربی و ....

<sup>1-</sup> Coshomre

<sup>2-</sup> Rezaii

<sup>3-</sup> Burgess



نماد زبان نیز از دیگر نمادهایی است که گروه قومی خود را با آن تعریف می کند، مثلاً آذری زبانهای ایران، تاتیهای گیلان و قزوین، کردها، گیلکها و....

قلمرو مشترک نیز می تواند از دیگر نمادهایی باشدکه گروه قومی خود را با آن بازتعریف می نماید مانند: جیکان بدخشان، ترکمانهای شمال عراق، کردهای ارمنستان، تاتیهای گیلان و....

ملیت نیز از نمادهایی است که برای برخی گروههای قومی مهاجر ممکن است سمبل تعریف قومی باشد.

افغانی های مقیم ایران، گرجی های مقیم اصفهان، قزاق های مقیم گرگان، ایرانیان مقیم لس آنجلس، چینی های مقیم مالزی و ترکهای مقیم آلمان که این نماد بیش تر در مکان های مهاجر پذیر ممکن است صدق کند و مهاجرانی از یک ملیت خاص وقتی در مقصدی ساکن می شوند، مصداق این نماد عمومی می گردند.

ظاهرفیزیکی نیز نمادی است که ممکن است وجه ممیز یک گروه قومی گردد. مانند: سرخ پوستان برزیل، سیاه پوستان امریکا، چینی تبارهای اندونزی و ... که شاید مصداق این نماد در ایران کمتر مشاهده شود.

## ۳- انواع گروههای قومی

گروههای قومی بر طبق منشأ هویتی جداگانهای که دارند، قابل طبقه بندی هستند. کاری که انه (انه را ۱۹۸۶: ۲۳–۲۵) انجام داده است بر این مبنا است. برطبق تقسیم بندی ایشان سه نوع غالب گروههای قومی قابل تشخیص عبارتند از: گروه قومی با منشأ قبیلهای، گروه قومی با منشأ ملی و گروه قومی با منشأ نژادی.

## ۱-۳- گروه قومی، قبیلهای

این گروه که از طریق قلمرو فرهنگی و اجتماعی که از پیوستگیهای خویشاوندی ناشی شده است، متمایز میباشد. اسطوره ی پیوندهای خویشاوندی در بین اعضای گروه، عامل پیوند و انسجام کانون این گروه قرارمی گیرد. عامل انسجام قبیلهای و روابط خویشاوندی مانع ازهم پاشیدگی این گروه قومی است. شکاکهای کردستان، بختیاریهای لرستان، یموتهای ترکمن صحرا و «بنوالعم»های خوزستان نمونههایی ازاین دست هستند.



## ۲-۳- گروه قومی، ملی

این گروه قومی ریشه در روابط قومی گروه مهاجر از کشوری (مبدأ) به کشوری دیگر دارد. گروه قومی در این معنا، به عنوان ملیتهایی تلقی می شوند که اعضای آن نسبت به مردم ساکن و بومی کشور مقصد، تازه وارد محسوب می شوند. هرچند ممکن است هویت این گروه قومی تازه وارد در چند نسل دستخوش تحولاتی شده باشد؛ ولی هنوز با هویت کشور مبدأ شناخته می شوند و اصولاً منعکس کننده ی فرهنگ اخلاقی، مذهبی و زبانی سرزمین مادری خود می باشند و در کشور مقصد، حق کم تری از نظر حاکمیت ملی برای آنها قایل هستند. ایرانیان مقیم کشورهای اروپایی و امریکایی، الجزایری تبارهای فرانسه، سفید پوستان آفریقای جنوبی، ایرانیان مقیم امارات متحده ی عربی، نمونههایی از این گروه ها به حساب می آیند. نمونه ی این گونه گروه های قومی اگرچه در ایران کم تر مشاهده می شود؛ ولی قزاق ها و افغان ها از این دسته محسوب می شوند.

## ۳-۳- گروه قومی، نژادی

این گروه قومی از طریق ارزشها و پیوستگیهایی که در تمایزات زیستی و فیزیکی ریشه دارد شناخته میشود. البته پیدا کردن گروههای نژادی خالص امکانپذیر نمیباشد؛ و این امر از تعصبات قومی ناشی میشود. مبنای این گروه قومی، زیستی و فیزیکی است که در ابعاد نهادها و اسطورهها هم ممکن است تداوم یابد. سرخپوستان امریکا، زردپوستان نیویورک، مومشکیهای اروپا (نماد شرقیهای مهاجر) و سیاهپوستان امریکا، نمونههایی از گروه قومی نژادی هستند. این گروه قومی هم در ایران مشاهده نمیشود.

البته در شکل دهی گروههای قومی، علاوه بر منشأ أنها، ممکن است یکی از نمادهای فرهنگی باعث بازتعریف آن گروه قومی گردد که نمادهای خویشاوندی در یک مکان و نماد مذهب در جای دیگر و نماد زبان و قلمرو مشترک و ملیت قبلی هر کدام به نوبهی خود ممکن است در یک گروه قومی عمده جمع شوند؛ ولی نماد زبان یکی از برجسته ترین نمادها به حساب می آید.

# د) تنوع فرهنگی و قومی گیلان

گیلان، سومین استان ساحلی ایران در کناره ی دریای خزر می باشد. این استان از دوازده شهرستان تشکیل شده است که به ترتیب از شرق به غرب عبارتند از: رودسر،



لنگرود، لاهیجان، آستانهی اشرفیه، رودبار، رشت، شفت، فومن، صومعهسرا، بندر انزلی، تالش و آستارا.

نگاهی اجمالی به این استان نشان می دهد که سه گروه عمده ی قومی درآن قابل تفکیک است که عبارتند از: گیلکها، تالشیها و تاتها.

گیلکها در شهرستانهای شرقی مانند رودسر، لنگرود، آستانهی اشرفیه، رشت و بندرانزلی صومعهسرا و شفت اکثریت را تشکیل میدهند.

تالشی ها در شهرستانهای تالش، فومن، صومعه سرا و مناطق کوهستانی اکثریت را به خود اختصاص داده اند.

تاتها در مناطق بیلاقی استان و در همسایگی با تالشیها، رودبار و جنوب لاهیجان و رودسر که کوهستانی میباشد، قابل مشاهده هستند و بخش اعظم آنها در شمال قزوین و برخی شهرهای آن ساکنند.

البته علاوه بر این سه گروه قومی، از دیگر اقوام ایرانی نیز در این استان مشاهده می شوند که آذری ها در آستارا و مناطق ساحلی شهرستان هشتپر و تالش و مناطق کوهستانی آن ساکنند و کردها در بخش عمارلو، رودبار و شمال «هروآباد» زندگی می کنند.

گویش تاتی و تالشی بدون تردید از گویش های زبـان فارسـی هسـتند کـه در ایـن منطقه بدان تکلم میکنند.

مقایسه ی لغات، ساختار زبانی و آوا نویسی، نشانی دقیق از این پیوندها می باشد. مرور سوابق تاریخی در استان اردبیل نشان می دهد که زبانی که مردم بدان تکلم می کرده اند، به شدت با تالشی هم خوانی داشته است؛ حتی منطقه ی نمین که در حال حاضر به زبان ترکی تکلم می کنند در قرن ۱۹م. یکی از خان نشینهای تالش بوده است و باقیمانده های زبان مذکور در روستاهای شمال نمین شاهدی بر این مدعا می باشد (آقاجانی، بی تا:۹۴۰-۹۴۲ و ۹۴۶ و ۹۴۷) و برخی از محققین، زبان تالشی را از زبانهای پهلوی جدید به حساب می آورند (اشکوری، ۱۳۷۷: ۳۴). برای این گویش، شش لهجه نقل کرده اند که از آن جمله تالشد و لابی (پره سری)، خاشه بری، ماسوله ای عنبرانی، گرگانرودی و اسالمی را می توان نام برد. در حال حاضر حدود ۳۰۰ هزار نفر به این زبان یا گویش تکلم می کنند، که دارای فرهنگ مکتوب می باشند (ص ۴۴) نوروزنامه خوانی که معمولاً از اول اسفندماه شروع شده و تا شب چهارشنبه سوری و گاهی تا شب عید ادامه پیدا می کند که توسط یک نفر تک خوان یا دو نفر هم خوان



اجرا می شود \_ از رسمهای ماندگار این گروه قومی است(ص ۵۸). برخی محقین، آمار تالش زبانان را تا پانصدهزار نفر هم ذکر کرده اند که البته در منطقه ی کوهستانی بین آستارا چای و دره ی سفیدرود زندگی می کنند (عبدلی، ۱۳۸۰: ۲۸).

از نظر جغرافیایی، همانگونه که قبلاً بیان شد، سلسله جبال البرز مرکزی، مانع نفوذ رطوبت دریای خزر به سایر نقاط فلات ایران شده است، در بخش جنوبی و جنوب غربی این استان، این دیواره ی طبیعی فقط با چند بریدگی قطع شده است که مهمترین آنها دره یا تنگه ی سفیدرود است که از نظر جغرافیای انسانی نیز می توان آن را به عنوان مرز خرده فرهنگ گیلکی و طالشی و تاتی و کردی به حساب آورد.

وجود این سلسلهجبال سربهفلک کشیده باعث شده است که سه گویش از زبانهای ایرانی تقریباً با کم ترین تغییرات از زمانهای دور باقی مانده است که عبار تند از: تاتی، تالشی و گیلکی و برعکس مناطق جنوبی که تحت تأثیر اقوام مهاجر، زبان اصلی خود (تاتی) را جز در مناطق اندک فراموش کردهاند و متأثر از زبان قوم مهاجر یعنی ترکی شده اند (بازن، ۱۳۶۷: ۱۵–۱۷).

جنگهای ایران و روس و عهدنامههای ترکمن چای و گلستان در ۱۸۲۸م و ۱۸۱۳م باعث شد که منطقهای از تالش زبانان از موطن اصلی خود جدا افتاده و مرز رودخانهی آستارا چای به طور مصنوعی این گروههای هم زبان و هم نراد را از هم جدا ساخته است (ص ۵۱) و بخشی از آنها در جمهوری آذربایجان قرار گرفته است.

سلسله جبال صعب العبور البرز و ساکنان آن نقش عمدهای در حفظ گویشهای تابستانی ایران و مخصوصاً زبانهای شمال غربی ایران داشته و دارند؛ زیرا به دلیل مشکلات ارتباطی در مدتی طولانی از سال و خودبسنده بودن دام پروران این رشته کوه و عدم نیاز اقتصادی به ارتباطات گسترده با نقاط هم جوار، این گویشها بدون کم ترین تغییر و تحول از گذشته ای بسیار دور باقی مانده است.

نقاط کوهستانی استانهای گیلان، اردبیل و قروین از این نظر نقش برجستهای دارند؛ بهطوری که اگر گویشهای اصیل ایرانی را عبارت از کردی، گیلکی، مازندرانی، تاتی، بلوچی و آذری بدانیم؛ در استان موردنظر، نمونههایی از هر شش گویش (بهجر بلوچی) را می توانیم ببینیم.

با توجه به این که بخش ایران شناسی در فصلنامه شماره ۵ و ۹ راجع به گویش کردی (رضائی، ۱۳۷۹: ۲۳۲–۲۵۵) و گیلگی و مازندرانی (رضائی، ۱۳۸۰: ۲۵۹–۲۷۹) و



چگونگی مهاجرت بلوچ از خطهی گیلان \_ ابتدا به کرمان و سپس \_ به استان بلوچستان و سیستان فعلی بحث مستوفی شده است (سلطانی، ۱۳۸۳: ۱۳۸۱–۱۵۴).

در این مقاله به بررسی گویش تالشی و تاتی بیش تر پرداخته می شود، باشد که قدمی ناچیز در معرفی تنوع فرهنگی در ایران برداشته شده باشد.

#### ١- تالشها

این واژه در شمال ایران، تالش یا توالیش تلفظ می شود که هم برای نامیدن دامنه ی شرقی رشته کوه و قومی به همین اسم به کار می رود. واژه ی دیگری که در ایران بیش تر شناخته می شود، توالش است که جمع عربی تالش و در حال حاضر اسم شهرستانی به همین نام می باشد (بازن، ۱۳۶۷: ۱۷ و ۱۸). این واژه در فومنات گاهی مفهوم شغلی پیدا می کند و به معنی دام دار می باشد (ص ۲۴). این واژه قدمتی به بلندی تاریخ این خطه از ایران دارد، به طوری که معجم البلدان یاقوت حموی، تالشان را به عنوان بخشی از گیلان و توالش، ناحیه ای بین گیلان و مغان، که در آن قبایل طیلسان ساکن می باشند ذکر کرده است. (بازن، ۱۳۷۹: ۴۱۳). علی رغم این که اثر یاقوت حموی قدیمی ترین منبعی است که درباره ی این واژه اظهار نظر کرده است؛ ولی به نظر می رسد که منبع ایشان به اصمعی که از فیلسوفان و زبان شناسان (وفات ۲۱۲ ه.) است بر می گردد و هیچ گونه توضیح دیگری وجود ندارد.

برخی از دانشمندان، قوم تالش را قبیلهای ترک میدانند که همراه مغولها از آسیای مرکزی به این منطقه مهاجرت کردهاند و حتی عقیده دارند تالش اسم یکی از فرزندان سلطان محمدخدابنده بوده است که بعداً به این قوم اطلاق شده است.

به کارگیری این نام توسط یاقوت حموی و استدلال برخی شرق شناسان از جمله ه.ل رابینو (۱۹۱۵) این دیدگاه را مورد تردید قرار می دهد و به نظر می رسد چندان قرین صحت نباشد و تشابه لفظی نمی تواند مبنای صحیحی برای تداوم تاریخی یک قوم باشد. (بازن، ۱۳۶۷: ۴۱۳).

اطلاعاتی که در خصوص تقسیمات کشوری دوره ی مغول در دست است، نشان می دهد که این منطقه به چندین واحد کوچک تقسیم شده بود؛ به طوری که از جنوب به شمال عبارت بودند از: شاهزاده نشین، گسکر و دولاب، خان نشین های کوچک اسالم (یا ناو)، تول، جامی کوه، لیسار و شاهزاده نشین اصپهبدان [سپهبد] که به نظر می رسد در قرن



چهاردهم میلادی، پایتخت خود را به آستارا منتقل کردهاند، ایرانی نژاد بوده و دلیل آن لقب آنها است؛ یعنی آل مهران و عنوان شاه و شاهزادهی مازندران که وابستگی اصل و نسب آنها را نشان می دهد و وجود برخی خانهای ترک تبار، شاید نشان از این بوده است که ساکنان بومی این منطقه در به وجود آمدن این قوم نقش اساسی داشته است (ص۴۱۴). در زمان صفویان هم شاهد شورشهایی در این منطقه هستیم که نشان از حیات سیاسی این قوم در منطقه دارند؛ هرچند این شورشها توسط جانشینان شاه عباس از جمله شاه صفی سرکوب شده است (ص۴۱۴).

به نظر می رسد توالش به صورت جمع از «پنج تالش» حاصل شده است که به طور سنتی عبار تند از: خان نشین های گرگان رود، اسالم، تالش دولاب، شاندرمن و ماسال که در تقسیم بندی اداری فعلی به بخش ها و دهستان ها، تقریباً حالت های قبلی را حفظ کرده اند و فقط یک شهرستان تحت این عنوان باقی مانده است. (صص ۱۷ و ۱۸) به طور خلاصه، آن چه که در حال حاضر شاخصه ی این قوم ایرانی محسوب می شود، گویش تالشی است که علی رغم تفاوت های ظاهری که بین آن ها وجود دارند، همگی نشان از منشأ واحد بودن آن دارد و تعلق آن به گروه شمالی غربی زبان های ایرانی است که بستگی آن به لهجه های گیلکی و تاتی، نشان از ایرانی بودن آن است (ص ۱۵۵) و در حال حاضر در نواحی آستارا، لنکران، لریک، ماساللی جمهوری آذربایجان زندگی می کنند (آقاجانی، بی تا: ۹۴).

#### ۲\_ تات

واژهی تاتها امروزه به دو گروه زبانی کاملاً متفاوت اطلاق می شود که بخشی از آن در قققاز شرقی مورد استفاده قرار گرفته و به زبان فارسی کاملاً نزدیک است و به گروه جنوب غربی زبانهای ایرانی تعلق دارد؛ در صورتی که گویش باقی مانده در شمال غربی ایران مانند تالشی و سایر لهجههای خرری مانند گیلکی، مازندرانی، کردی و بلوچی به گروه شمال غربی زبانهای ایرانی تعلق دارد و با مفهومی قومی و نژادی ذکر شده است و به کسانی که واقعاً و مستقیماً از نژاد قدیمی ایرانیان هستند اطلاق می شود (بازن،۱۳۶۷: ۴۳۷). این گروه زبانی که هم مرز تالشها زندگی می کنند، در منطقه ای منزوی در نوار باریک تا بالای تهران ادامه دارند (ص ۴۳۷–۴۴۱). درباره ی ریشه ی لغوی تات، نظرهای متعددی وجود دارد.



برخی آن را همانند تاجیک و تازیک از یک ریشه میدانند که به معنی غیرایرانی است؛ ولی با توجه به معانی آنها و مصداقهای هر یک از این واژهها، این دیدگاه چندان درست به نظر نمی رسد.

گروهی دیگر، ریشه ی این لغت را چینی می دانند که در زبان چینی «تا ـ تان» عبارتی تحقیر آمیز است که چینی ها برای نامیدن مغولان آن را به کار می گرفته اند و گویا کلمه ی «تاتار» هم از آن مشتق شده باشد. به عبارتی: ترکانی که همراه مغولها و قبل از آن در زمان سلجوقیان به ایران مهاجرت کرده و به تبعیت از همراهان خود، آن را به معنی «بیگانه ای فرودست» برای ایرانیان تابع خود اطلاق کردند و ایرانیان، بدون آشنایی به معنی آن و برای اثبات هویت جداگانه ی خود با اقوام مهاجم و حاکم، این واژه را به کار بردند؛ همانند واژه ی عجم «که برای غیرعرب بودن خود به کار برده است: حکیم توس، فردوسی، در اشعار خود آن را به معنی هویتی به کار برده است:

## «بسی رنج بُردم در این سال سی عجم زنده کردم بدین پارسی»

«تات» در زبان ترکی جغتایی، به معنی «تبعه» به کار می رود؛ چون ترکان زندگی کوچنشینی داشتند و به این شیوه ی زندگی خود بسیار دلبسته بودند، مردمان اسکان یافته را «تات» می نامیدند. ترکان سلجوقی و سایر ترکهایی که همراه آنان به آذربایجان مهاجرت کرده بودند، آن را برای مردم بومی به کار بردند که هم مفهوم یکجانشینی را داشته است و هم درجهای از تحقیر را دربرداشت (هیأت: ۱۳)؛ ولی گاهی به معنی دانشمند و سمبل دانایی هم از آن یاد شده است به طوری که در برخی ضرب المثلهای ترکی وقتی موضوعی برای شنونده عجیب باشد و قادر به فهم آن نباشد، می گوید «این موضوع در کتاب هیچ تاتی پیدا نمی شود» (عبدلی، ۱۳۸۰: ۳۰).

در حال حاضر، واژهی تات بر جماعتی اطلاق می شود که ایرانیان اصیلی هستند که اطلس پراکندگی آنان از داغستان در روسیه تا شیروان در جمهوری آذربایجان و تمامی ساکنان سلسله جبال البرز و آذربایجان، قروین، زنجان تا سمنان و خراسان را در برمی گیرد (ص ۲۹). و بی شک نام گویشی است ایرانی که مردمانی به آن تکلم می کنند و ممکن است دارای لهجههای متعددی باشد و گروهی هم آن را با زبان قبلی مردم آذربایجان یکی می دانند که به علت فشار مهاجران، ترکی جانشین آن شده است. (بازن، ۱۳۶۷؛ ۲۱۴).

در حقیقت زبان یا گویش تالشی و گیلکی بسیار به هم نزدیک هستند هر چند به نظر می رسد تالشی به صورت واسطه بین گیلکی و تاتی عمل می کند. (ص ۴۱۵).



در این حوزه، کارهای زیادی انجام نگرفته است؛ فقط تعدادی از زبان شناسان روسی و احسان یار شاطر مقایسه ای بین تاتی شاهرودی و تالشی ماسوله ای به عمل آورده است که نیاز به تدوام تحقیقات دارد؛ زیرا این سری مطالعات مربوط به دهه ی ۱۹۵۰ تا ۱۹۷۰ می باشد (ص۴۱۵)؛ ولی اولین بار در عصر جدید پیترودولا واله آن را برای نام گذاری قومی که از نژاد واقعی ایرانیان هستند به کار برده است که قزلباش ها بر آن مسلط هستند (ص۴۳۷).

پراکندگی آنها علاوه بر استان گیلان که به آن اشاره می شود، در جنوب شرقی خلخال (شاهرود)، شمال طارم، بلوک زهرا(بویین زهرا) و جنوب غربی زنجان و تمامی مناطق دامنه ی جنوبی سلسله جبال البرز نیز می باشد. (بازن، ۱۳۶۷: ۴۳۷ – ۴۴۲).

بررسی ریشهی نژادی و زبانشناسی گویش آنها نیاز به تحقیقات بیش تری دارد.

## ه) پراکندگی اقوام

در بخش پایانی به پراکندگی اقوام در این استان میپردازیم:

## ۱- شهرستانهای رودسر، لنگرود، لاهیجان، آستانه اشرفیه و رشت

این پنج شهرستان در شرق استان گیلان قرار گرفتهاند و اکثریت جمعیت آنها گیلک میباشند که با توجه به این بافت جمعیتی و براساس اطلاعات موجود، اکثریت ایرانیانی که به گویش گیلکی تکلم میکنند در این منطقه متمرکز شدهاند و با توجه به عدم بررسیهای تجربی و میدانی، مشخص نمیباشد که چند درصد از سایر اقوام ایرانی با اکثریت گیلک درآمیختهاند. وجه تسمیهی استان نیز از ساکنین این منطقه گرفته شده است. ترسیم کامل اطلس جغرافیایی پراکندگی مورد نظر، فقط به کمک کارهای تجربی امکان پذیر است. مخصوصاً در شهری مانند رشت که ویژگی مهاجر پذیری دارد،قطعاً با گروههای قومی متعددی روبهرو خواهیم شد که ضرورت دارد به آن یر داخته شود.

## ۲- شهرستان رودبار

این شهرستان که در مرز فرهنگی تالشان و گیلانی ها قرارگرفته و از نظر جغرافیایی، اکثر مناطق آن در درهی رودخانهی سفیدرود و بریدگی البرز قرار گرفته است از ترکیب نسبتاً متنوع قومی به شرح ذیل برخوردار است:



### 1-۲- گىلكھا

این قوم، در قسمت شرقی این شهرستان زندگی می کنند و می توان رودخانه ی سفید را مرز خرده فرهنگهای متعدد نیز به حساب آورد. به تعبیری می توان گفت در مناطق هم جوار این شهرستان با لاهیجان و رشت گیل مردان این سرزمین زندگی می کنند که مرز فرهنگی آنها با تالشی ها و کردها چندان مشخص نمی باشد، مگر به کمک عوارض طبیعی مانند رودخانه و کوه و ... .

#### ۲-۲- کردها

کردهای ساکن در این شهرستان، اغلب در بخش عمارلو و هم مرز با استان قزوین زندگی می کنند که آمار دقیقی از ساکنین آن در دست نمی باشد و با توجه به همریشه بودن کردی و گیلکی و تالشی، از نظر ارتباطی مشکل خاصی ندارند هرچند که ممکن است مذهب آنها متفاوت باشد که در چند دههی گذشته به نظر می رسد این تفاوت مذهبی به حداقل رسیده است.

#### ٣-٢- تالشيها

اگر خطالقعر رودخانه ی سفیدرود را مرز آبی بدانیم؛ مناطق غرب رودبار و توتکابن در حوزه ی سکونت تالشان قرارمی گیرد و این بخش از شهرستان رودبار ترکیبی از هر سه قوم مورد اشاره می باشد؛ به طوری که در مناطق کوهستانی آن کردها، آذری ها و تاتها در یک مجموعه ی محدود جغرافیایی به زندگی مسالمت آمیز مشغول می باشند (بازن،۱۳۶۷: ۱۶ و کروکی پیوست).

#### ۲-۲- تاتها

در جنوب این شهرستان و شهرستانهای هم جوار، علاوه بر کردها، تاتها نیز ساکن می باشند که اغلب در مناطق ییلاقی یا به تعبیری کوهستانی \_و از نظر جغرافیایی منزوی \_ تاتها زندگی می کنند. برای ترسیم پراکندگی جغرافیایی آنان، تحقیقات محلی ضرورتی تام دارد (بازن،۱۳۶۷: ۱۴و کروکی پیوست).

### ۳- شهرستانهای شفت، فومن و صومعهسرا

علی رغم حضور حداکثری گیلکها در این شهرستانها (بازن، ۱۳۶۷: ۱۵۴)؛ تالشی های ساکن اقلیّتی قوی را به خود اختصاص داده اند؛ به طوری که در مناطق دشت



با گیلکها زندگی مسالمت جویانه ای دارند. هر چند برخی تعارضهای بین یکجانشینان و کوچروها منجر به بیان ضرب المثل هایی شده است که گاهی ممکن است بوی نوعی خصومت از آن استشمام شود؛ ولی واقعیت به هم تنیده ی زندگی جمعی و اشتراک دینی و زبانی موجب شده است که نتوان آتش و بارش و خارش و تالش (بازن،۱۳۶۷: ۴۱۴) را به عنوان چهار آفت در این منطقه به حساب آورد.

در مناطق کوهستانی نیز تالشیها با همزبانهای تات خود همسایه هستند و زندگی کوچروی و اشتراک گویش موجب نزدیکی بیش تر آنها شده است (عبدلی، ۱۳۷۱: ۲۰–۲۲ و ۲۶).

نزدیکی به مناطق کوهستانی و بالارفتن ارتفاع، غلظت حضور تاتها را پر رنگتر نموده است؛ بهطوری که در ارتفاعات شهرستانهای شفت و فومن، تاتها به اکثریتی قابل توجه تبدیل می شوند (عبدلی، ۱۳۸۰).

## 4- شهرستان بندر انزلی

این شهرستان که همانند ساحل برای تالاب بندر انزلی عمل میکند، با این که دارای اکثریتی گیلک می باشد؛ ولی به دلیل بندری بودن آن، ترکیب جمعیتی خاصی دارد که به برخی از آنها اشاره می شود:

در جنوب تالاب انزلی، کردها و ترکهایی که سالهای قبل از قفقاز مهاجرت کردهاند زندگی میکنند (بازن، ۱۳۶۷: ۴۲۳) و در شهر بندر انزلی نیز تعدادی خانوار ارمنی زندگی میکنند که از نظر عددی قابل توجه نمی باشند (ص ۴۲۳)؛ البته کردها در جنوب شرقی تالاب ساکنند که آمار دقیقی از آنها در دست نمی باشد (بازن،۱۳۶۷: ۱۶).

## ۵- شهرستان تالش

این شهرستان که شاید از نظر وسعت یک سوم استان گیلان را به خود اختصاص داده است از هفت شهر به اسامی رضوان شهر، پرهسر، اسالم، هشتپر، لیسار \_ که در ساحل دریای خزر قرار گرفته اند \_ و شهرهای ماسال و ماسال شاندرمن \_ که در منطقه ی دشت قرار گرفته \_ تشکیل شده است، علی رغم ایس که شهرستان تالش از ترکیب فرهنگی نسبتاً وسیعی برخوردار است که با نام آن هم خوانی دارد، اما دو قوم عمده اکثریت جمعیت آن را تشکیل می دهد که عبار تند از:



#### ١- قوم تالش

اکثریت جمعیت این شهرستان را تالشان تشکیل می دهند؛ هرچند پراکندگی آنها در سطح این شهرستان یکسان نمی باشد (آقاجانی، بی تا؛ عبدالی، ۱۳۷۱ و ۱۳۸۰) به طوری که در نواحی ساحلی تا حدود اسالم با گیلکها همسایه هستند و از اسالم تا آستارا غلظت آذری زبانهای مهاجر افزوده می شود (بازن، ۱۳۶۷: ۱۶) و در جنوب و جنوب غربی این شهرستان علاوه بر همسایگی با تاتها در مناطق کوهستانی (بازن، ۱۳۶۷: ۴۳۹ و کروکی پیوست) با آذری زبانهای استانهای اردبیل همسایه هستند. در غرب این شهرستان نیز در شمال هروآباد و به سمت رودبار با کردها زندگی مسالمت آمیزی را می گذرانند (بازن، ۱۳۶۷: ۱۶و و کروکی پیوست).

#### ۲- آذریها

از نظر کثرت، دومین گروه قومی در این شهرستان آذری زبانهای مهاجر می باشند. همان گونه که قبلاً بیان شد، در سواحل دریای خزر هرچه از کثرت گیلکها کاسته می شود به تعداد آذری زبانها افزوده می شود؛ به طوری که از پرهسر به سمت آستارا، تقریباً مردم دو زبانه هستند و آذری ها و تالشی ها با همدیگر زندگی می کنند. در مناطق کوهستانی این شهر نیز منطقه به منطقه و دره به دره این دو گروه با همدیگر زندگی می کنند و با دام داری در کنار هم زندگی مسالمت جویانه ای را می گذرانند و با مبادله ی پایاپای، روابط اقتصادی خود را حفظ می کنند (بازن ۱۳۶۷: ۳۴ و ۲۱۹و ۱۷۹) و این غلظت با نزدیک شدن به شهرستان آستارا و بالاتر از گرگان رود در شمال این شهرستان افزوده می شود. هر چند مردم خود را تالشی می دانند؛ ولی در حال حاضر به زبان آذری صحبت می کنند (عبدلی ۱۳۷۱: ۲۴ و ۲۵؛ بازن ۱۳۶۷: ۲۰۰۹–۶۰۹).

## 8- شهرستان آستارا

این شهرستان تا دهه ی ۴۰ از نظر تقسیمات کشوری وابسته به آذربایجان شرقی بود؛ ولی بعداً به استان گیلان پیوست و بهدلیل هم مرز بودن با شوروی سابق و ارتباطات تجاری و اقتصادی که با شهرهای اردبیل و دیگر شهرهای آذری نشین داشت؛ علی رغم این که دارای اکثریتی تالشی است؛ در حال حاضر زبان ترکی در آن زبان اکثریت محسوب می شود (بازن، ۱۳۶۷: ۲۰۰۹–۶۰۹) و در مصاحبههایی که توسط مارسل بازن با آنها به عمل آمده است علی رغم این که خود را تالشی می دانند؛ ولی در حال حاضر به زبان ترکی آذری تکلم می کنند (آقاجانی، بی تا؛ عبدلی، ۱۳۷۱ و ۱۳۸۰).



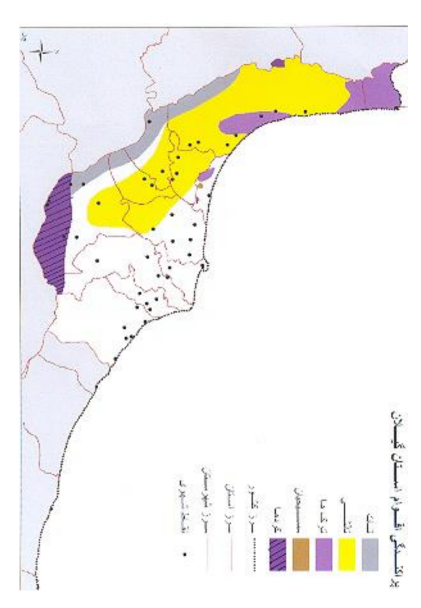
هر چه از دشت به سمت کوهستان برویم، بر غلظت آذری زبانها افزوده می شود، به طوری که مناطق نزدیک به نمین و دهیر در استان اردبیل اکثریت با این زبان تکلم می کنند.

## و) پراکندگی پیروان مذاهب مختلف در استان گیلان

تقریباً تمامی افراد ساکن در این استان پیرو اسلام میباشند؛ فقط چند خانوار در شهرستان بندرانزلی پیرو آیین حضرت مسیح میباشند (بازن، ۱۳۶۷: ۴۲۳) و از نظر مذهب اسلامی نیز اکثریت پیرو مذهب شیعه بوده و این امر مخصوصاً در گیلکها و تالشی و آذریها صدق میکند و فقط تعدادی از کردها شیعه نیستند؛ ولی بهنظر میرسد اکثریت آنها نیز در حال حاضر پیرو مذهب شیعه هستند.

در شهرستان تالش، تعداد پیروان سایر مذاهب اسلامی در شهرهای پرهسر و اسالم و در بخش گرگانرود، تعداد پیروان شافعی نیز قابل توجه میباشند (بازن، ۱۳۶۷: ۱۳۹۷ و ۱۹۹) مخصوصاً در شهر اسالم به گروهی برخورد می شود که آذری زبان و سنی مذهب میباشند (ص ۶۲۱) کروکی پیوست، پراکندگی پیروان مذاهب اسلامی را نشان میدهد.







#### منابع:

- ۱- آقاجانی تالش، عبدالکریم (بی تا)؛ جستارهایی در تاریخ تالش در گستره تاریخ ایران، جلد دوم؛ تهران: نشر آنا.
- ۲- بازن، مارسل (۱۳۶۷)؛ طالش (منطقهای قومی در شمال ایران)، ج ۱ و ۲، ترجمه ی مظفرامین فرشجیان؛ مشهد: مؤسسه انتشارات آستان قدس رضوی.
- ۳- چلپی، مسعود (۱۳۷۶)؛ هویتهای قومی و رابطه آن با هویت ملی در ایـران، تهـران: وزارت کشـور،
  (منتشر نشده).
- ۴- رضائی، احمد (۱۳۷۹)؛ «کردها و کردستان در گذر زمان»، فصلنامه مطالعات ملی، ش ۵، صص ۲۳۰–۲۵۵.
  ۲۳۱–۲۵۵.
- ۵- ------ (۱۳۸۰) «پراکندگی اقوام در استان مازندران و گلستان»، فصلنامه مطالعات ملی، ش ۹: ۲۵۹-۲۷۹.
- ------ (۱۳۸۳)؛ اطلس پراکندگی اقوام در ایران، تهران: سازمان مدیریت و برنامه ریــزی
  (زیرچاپ).
- ۷- سلطانی، سیما (۱۳۸۳)؛ «اشتراکات فرهنگی ـ تاریخی بلوچها با سایر ایرانیان»، فصلنامه مطالعات ملی، ش ۱۷۰ مصص ۱۳۱-۱۵۴.
- ۸- شکوری، چنگیز (۱۳۷۷)؛ سیری در کوچ نشینان طالش (گزارش پژوهشی)، تالش: اداره کل فرهنگ و ارشاد اسلامی استان گیلان (منتشر نشده)، گزارش پژوهشی.
  - ۹- عبدلی کلوری، علی (۱۳۷۱)؛ نظری به جامعه عشایری تالش، تهران: انتشارات اطلاعات.
- ۱۰ ------ (۱۳۸۰)؛ *ادبیات تات و تالش؛ ایسران و جمهوری آذربایجان*، تهران: شرکت سهامی انتشار.
  - ۱۱- هیأت، جواد (۱۳۶۶)؛ سیری در تاریخ زبان لهجههای ترکی، چاپ دوم، تهران: نشر نو.
- 12- Cashmose Ellis (1996); *Dictionary of Race and Ethnic Relation* (4th edition), London: Rutledge
- 13- Burgess RobertG (1986); key Variables in Social Investigation, London: Rutledge and Kegun Paul.
- 14- Enloe Cynthia H. (1986); *Ethnic Conflict and Political Development*, University Press of America.